
 
 
 
 
 

 
 
 

Éric CAULIER 
 

Éric, docteur en anthropologie, est membre associé du LAPCOS (Université 
Côte d'Azur) et membre fondateur du COSOCO (Consciences, Soins et 
Cognitions). Il a étudié les cinq styles majeurs de taijiquan (6e duan) et les 
différents Arts Internes (diplômé de l'Université de Pékin) lors de ses 
multiples séjours d'études en Chine.  
Il a approfondi les différentes facettes des pratiques énergétiques chinoises à 
travers diverses collaborations dans le monde académique (éducation 
physique, philosophie, sociologie).  
Eric Caulier a enseigné à des milliers d'élèves et formé de nombreux 
professeurs.  
Avec l'équipementier automobile Faurecia, il a créé une approche innovante 
de l'ergonomie basée sur les principes du Taiji. Il est l'auteur de moult articles 
et d'une vingtaine d’ouvrages.  
Conférencier invité aux journées mondiales de la Science du Taiji en 2021, 
2022 et 2023, son approche est résolument transdisciplinaire et transculturelle. 
   
 

Titre de l’intervention : 

Le taijiquan : voie d’incorporation du symbole yin/yang 
Son site : https://www.taijiquan.be/ 

  



 
 
 
 

Résumé 

 
 

Cette intervention explore le taijiquan comme voie privilégiée pour 
incorporer et  rendre opérant le symbole fondamental du yin et du yang, en 
articulant la pratique  corporelle, le travail du subtil et l’amplification de la 
conscience. Loin de se réduire  à une simple gymnastique de santé, le taijiquan 
constitue un véritable art de  l’intégration permettant de réconcilier ce que la 
modernité occidentale a  artificiellement séparé : le corps et l’esprit, le visible 
et l’invisible, la théorie et la pratique. 

Le triptyque mythe/rite/symbole constitue la boîte à outils du pratiquant qui 
souhaite se reconnecter au sacré via des chemins balisés. Les gestes rituels du 
taijiquan  possèdent trois vertus essentielles : ordonner le corps, assurer le 
pouvoir de l’esprit et relier à l’universel. Gilbert Durand souligne que l’image 
symbolique est une  intériorisation du geste, reliant les schèmes posturaux 
fondamentaux aux  archétypes.  

Le travail intérieur ouvre le corps pour faciliter la circulation du souffle (ce 
qui relie).  La pensée créatrice utilise la force opératoire des images 
intériorisées pour induire des modifications physiologico-psychologiques. Ce 
travail s’effectue sur le plan du subtil, cet intermédiaire entre le visible et 
l’invisible, entre le corporel et le spirituel, qui n’est ni totalement perceptible 
ni totalement imperceptible. 

La communication examine également les trois arts internes chinois. L’art de  
l’intégration, la voie du corps et de l’esprit et la méthode des métamorphoses  
offrent des manières différentes d’induire des états amplifiés de soi : brouiller 
les  repères corporels, spatiaux et temporels, réveiller les ancestralités 
animales  enfouies en nous, ou entrer dans la spirale rotatoire qui dissout les 
frontières entre soi et le cosmos.  

L’objectif ultime demeure de passer de la maîtrise du souffle à 
l’accomplissement  de soi, en ralentissant suffisamment pour entrer en 
résonance avec soi-même, les  autres et le monde, devenant ainsi un véritable 
homo pontifex, un constructeur de ponts entre le visible et l’invisible. 

 

 

 



 
 

Bibliographie 
 
BILLETER, J.F. (2010). Essai sur l’art chinois de l’écriture et ses fondements. Allia.  

BILLETER, J.F. (2012). Un Paradigme. Allia. 

BORELLA, J. (2015). Histoire et théorie du symbole. L’Harmattan. 

CAULIER, E. (2019). Les sens du mouvement – Une approche transdisciplinaire du tai chi 
chuan. Le livre en papier. 

CAULIER, E. (2020). Formes et applications en tai chi Chen – Développer des racines. Le 
livre en papier. 

CAULIER, E. (2021). Baguazhang – La méthode des métamorphoses. Le livre en papier. 

CAULIER, E. (2022). Entre Orient et Occident – Voyages initiatiques d’un anthropologue. 
Le livre en papier. 

CAULIER, E. (2025). Xingyiquan – La voie du corps et de l’esprit. CAP Editions. 

CSIKSZENTMIHALYI, M. (2004). Vivre. La psychologie du bonheur. Robert Laffont. 

DESPEUX, C. (1981). Taijiquan art martial, technique de longue vie. Trédaniel. 

DURAND, G. (1992). Les Structures anthropologiques de l’Imaginaire. Dunod.  

FAIVRE, A. (1996). Accès de l’ésotérisme occidental 1. Gallimard. 

HAMANT, O. (2022). La Troisième Voie du vivant. Odile Jacob.  

HULIN, M. (2008). La Mystique sauvage. PUF. 

MORIN, E. (2014). Introduction à la pensée complexe. Points. 

PAUL, P. (2024). La Transdisciplinarité dans l’évolution de la pensée – Entre, à travers, et 
au-delà des connaissances scientifiques? L’Harmattan. 

RIFFARD, P. A. (1990). L’Ésotérisme. Robert Laffont. 

ROBINET, I. (1995). Introduction à l’alchimie intérieure taoïste. Cerf.  

ROSA, H. (2014). Aliénation et accélération : vers une théorie critique de la modernité 
tardive. La Découverte. 

ROSA, H. (2018). Résonance – Une sociologie de la relation au monde. La Découverte. 

SERRES, M. (2002). L’Art des ponts. Homo Pontifex. Le Pommier. 

 


