‘A
J A
Eric CAULIER

Eric, docteur en anthropologie, est membre associ¢ du LAPCOS (Université
Cote d'Azur) et membre fondateur du Cosoco (Consciences, Soins et
Cognitions). 11 a étudié les cinq styles majeurs de taijiquan (6° duan) et les
différents Arts Internes (diplomé de 1'Université de Pékin) lors de ses
multiples s¢jours d'études en Chine.

Il a approfondi les différentes facettes des pratiques énergétiques chinoises a
travers diverses collaborations dans le monde académique (éducation
physique, philosophie, sociologie).

Eric Caulier a enseigné a des milliers d'¢leves et formé de nombreux
professeurs.

Avec 1'équipementier automobile Faurecia, il a créé une approche innovante
de l'ergonomie basée sur les principes du 7aiji. Il est I'auteur de moult articles
et d'une vingtaine d’ouvrages.

Conférencier invité aux journées mondiales de la Science du 7aiji en 2021,
2022 et 2023, son approche est résolument transdisciplinaire et transculturelle.

Titre de I’intervention :
Le taijiquan : voie d’incorporation du symbole yin/yang

Son site : https://www.taijiquan.be/




Resume

Cette intervention explore le faijiguan comme voie privilégiée pour
incorporer et rendre opérant le symbole fondamental du yin et du yang, en
articulant la pratique corporelle, le travail du subtil et I’amplification de la
conscience. Loin de se réduire a une simple gymnastique de santé, le taijiquan
constitue un véritable art de 1’intégration permettant de réconcilier ce que la
modernité occidentale a artificiellement séparé : le corps et ’esprit, le visible
et I’invisible, la théorie et la pratique.

Le triptyque mythe/rite/symbole constitue la boite a outils du pratiquant qui
souhaite se reconnecter au sacré¢ via des chemins balisés. Les gestes rituels du
taijiquan possedent trois vertus-essentielles : ordonner le corps, assurer le
pouvoir de ’esprit et relier a I’'universel. Gilbert Durand souligne que 1’image
symbolique est une intériorisation, du geste, reliant les schémes posturaux
fondamentaux aux archétypes.

Le travail intérieur ouvre le corps pour faciliter la circulation du souffle (ce
qui relie). La pensée créatrice utilise la force opératoire des images
intériorisées pour induire des modifications physiologico-psychologiques. Ce
travail s’effectue sur le plan du subtil, cet intermédiaire entre le visible et
I’invisible, entre le corporel et le spirituel, qui n’est ni totalement perceptible
ni totalement imperceptible.

La communication examine également les trois arts internes chinois. L’art de
I’intégration, la voie du corps et de I’esprit et la méthode des métamorphoses
offrent des manieres différentes d’induire des états amplifiés de soi : brouiller
les reperes corporels, spatiaux et temporels, réveiller les ancestralités
animales enfouies en nous, ou entrer dans la spirale rotatoire qui dissout les
frontieres entre soi et le cosmos.

L’objectif ultime demeure de passer de la maitrise du souffle a
I’accomplissement de soi, en ralentissant suffisamment pour entrer en
résonance avec soi-méme, les autres et le monde, devenant ainsi un véritable
homo pontifex, un constructeur de ponts entre le visible et I’invisible.



Bibliographie

BILLETER, J.F. (2010). Essai sur [’art chinois de [’écriture et ses fondements. Allia.
BILLETER, J.F. (2012). Un Paradigme. Allia.
BORELLA, J. (2015). Histoire et théorie du symbole. L’Harmattan.

CAULIER, E. (2019). Les sens du mouvement — Une approche transdisciplinaire du tai chi
chuan. Le livre en papier.

CAULIER, E. (2020). Formes et applications en tai chi Chen — Développer des racines. Le
livre en papier.

CAULIER, E. (2021). Baguazhang — La méthode des métamorphoses. Le livre en papier.

CAULIER, E. (2022). Entre Orient et Occident — Voyages initiatiques d 'un anthropologue.
Le livre en papier.

CAULIER, E. (2025). Xingyiquan — La voie du corps et de [’esprit. CAP Editions.
CSIKSZENTMIHALY1, M. (2004). Vivre. La psychologie du bonheur. Robert Laffont.
DESPEUX, C. (1981). Taijiquan art martial, technique de longue vie. Trédaniel.
DURAND, G. (1992). Les Structures anthropologiques de |’Imaginaire. Dunod.
FAIVRE, A. (1996). Acces de [’ésotérisme occidental 1. Gallimard.

HAMANT, O. (2022). La Troisieme Voie du vivant. Odile Jacob.

HULIN, M. (2008). La Mystique sauvage. PUF.

MORIN, E. (2014). Introduction a la pensée complexe. Points.

PAUL, P. (2024). La Transdisciplinarité dans 1’évolution de la pensée — Entre, a travers, et
au-dela des connaissances scientifiques? L’ Harmattan.

RIFFARD, P. A. (1990). L Esotérisme. Robert Laffont.
ROBINET, L. (1995). Introduction a I’alchimie intérieure taoiste. Cerf.

ROSA, H. (2014). Aliénation et accélération : vers une théorie critique de la modernité
tardive. La Découverte.

RosA, H. (2018). Résonance — Une sociologie de la relation au monde. La Découverte.

SERRES, M. (2002). L 'Art des ponts. Homo Pontifex. Le Pommier.



